
RESSIGNIFICANDO NARRATIVAS: 
o etnoturismo como ferramenta de combate à discriminação 

religiosa e cultural 

Fábio Pereira e Oliveira1

Conselho Nacional de Desenvolvimento Cientifico e Tecnológico - CNPq2

Grupo de Trabalho (GT) :GT 7 - Ensino Religioso, Culturas e Religiosidades Indígenas 

Resumo
Este  trabalho analisa as aulas de campo desenvolvidas no Sítio  Gamboa do Jaguaribe 
(Natal/RN), uma ONG e espaço coletivo com atuação em turismo pedagógico e cultural. 
Objetiva-se  articular  saberes  indígenas  e  educação  ambiental  atravessando  de  forma 
transdisciplinar aspectos históricos, geográficos, ecológicos e sociais utilizando como base a 
Lei 11.645/08, que inclui histórias e culturas afro-brasileiras e indígenas no currículo escolar. 
A abordagem metodológica combina vivências práticas por  meio de trilhas guiadas com 
reflexões baseadas em pensadores como Davi  Kopenawa (2015) e Antônio Nego Bispo 
(2019), promovendo uma perspectiva contracolonial. Os resultados preliminares indicam que 
a imersão no território fortalece a conscientização sobre diversidade cultural, cosmogonias 
indígenas e preservação ambiental, além de desconstruir estereótipos.

Palavras-chave: indígenas; catimbó; contracolonialidade; tradicional; natureza

1 Introdução

Fundado  em  abril  de  2016  e  aberta  para  visitação  do  público  externo,  o  Sítio 

Histórico e Ecológico Gamboa do Jaguaribe, é uma organização não governamental (ONG) 

com cinco hectares de mata atlântica (mata ciliar e manguezal) situada na zona norte de 

Natal/RN atravessada pelo rio Potengi dentro da zona de proteção ambiental número oito 

(ZPA 8), a maior zona ambiental da capital potiguar preparada para auxiliar as instituições de 

ensino públicas e privadas no cumprimento da Lei 11.645/08 garantidos na Constituição do 

Brasil  (1988)  que determina  a  obrigatoriedade do  ensino  das Histórias  e  Culturas  Afro-

brasileiras e Indígenas. O espaço também atua com outros importantes dispositivos legais 

também garantidos nesta mesma Constituição dialogando de forma transdisciplinar a Lei 

14.926/24  (1988)  que  dispõe  sobre  mudanças  climáticas,  biodiversidade  e  riscos  de 

desastres socioambientais na educação ambiental e a Lei 11.366/18 (1988) que trata sobre 

1Mestrando  em  Antropologia  Social  pelo  Programa  e  Pós-Graduação  em  Antropologia  Social  – 
PPGAS/CCHLA/UFRN. Contato: fabio.libertines@gmail.com
2O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de 
Nível Superior - Brasil (CAPES) - Código de Financiamento 001" 



a  inclusão  da  educação  alimentar  e  nutricional  como  tema  transversal  no  currículo  da 

educação básica.

O projeto reúne pessoas de diferentes localidades e de outras regiões que atuam em 

campos  de  conhecimentos  diversos:  agricultura,  pesca,  meio  ambiente,  pedagogia, 

arqueologia, ecologia, ciências sociais e comunicação social.

Segundo documentos do escritor e pesquisador potiguar Olavo de Medeiros Filho, 

nos limites da Gamboa do Jaguaribe viveram indígenas potiguaras, na aldeia de Potiguasu 

que foi o pai de Felipe Camarão, indígena e liderança potiguara considerado herói nacional. 

Atualmente existem cerca de 22 comunidades indígenas no estado do Rio Grande do Norte 

que  pertencem  a  quatro  etnias:  Caboclos,  Potiguaras,  Tapuia  Paiacu  e  Tapuia  Tarairiú 

(Caboclos, Mendonça do Amarelão, Mendonça do Amarelão Novo, Mendonça de São Bento 

do  Norte,  Mendonça  do  Assentamento  de  Santa  Terezinha,  Mendonça  de  Açucena, 

Mendonça de Marajó, Mendonça de Cachoeira/Nova Descoberta, Tapuia Paiacu e Tapuia 

Tarairiú) reconhecidas oficialmente e em constante diálogo com o Estado.

Sabendo que a função social da escola também se encontra nos espaços não 

formais, e visando vivências de uma aprendizagem transformadora em um ambiente nativo 

de mata atlântica, o projeto tem como principal objetivo proporcionar, principalmente,  aos 

estudantes e professores de escolas públicas e privadas, aprendizagens interdisciplinares 

fora do chão escolar, oferecendo ao estudante o contato  direto com o meio ambiente, 

dentro dessa concepção cultural e educativa, que tem como foco enriquecer a  vida  dos 

mesmos por meio de suas reais experiências formativas e partilhar saberes sobre os povos 

indígenas para o público em suas diversidades por meio de uma trilha guiada no nosso 

espaço, assim como dialogar e apresentar modos de vida sustentáveis e outras percepções 

sobre o mundo. 

Inspirado  em  perspectivas  que  valorizam  cosmogonias  indígenas  e  questionam 

paradigmas coloniais (Kopenawa; Albert, 2015; Krenak, 2019), o projeto busca desconstruir 

estereótipos  e  fortalecer  a  conscientização  sobre  diversidade  cultural  e  preservação 

ambiental.  Essa  abordagem  se  alinha  a  críticas  contracoloniais  que  destacam  a 

necessidade de deslocar o eixo do saber hegemônico (Bispo, 2019), oferecendo, por meio 

de vivências práticas como trilhas guiadas e palestras, um contato direto com modos de vida 

sustentáveis e narrativas indígenas historicamente silenciadas. 

Financeiramente mantido pelas visitas, o projeto visa não apenas cumprir exigências 

curriculares,  mas  fomentar  uma  educação  transformadora,  baseada  em  experiências 

imersivas  que  dialogam  com  epistemologias  alternativas  (Bispo,  2019).  Os  resultados 

preliminares  indicam  que  essa  imersão  no  território  fortalece  a  conexão  entre  saber 

tradicional  e  conscientização  ambiental,  reforçando  a  importância  de  iniciativas  que 

desafiam estruturas educacionais convencionais. 



2 Fundamentação teórica

A  articulação  entre  saberes  tradicionais,  educação  ambiental  e  perspectivas 

contracoloniais encontra respaldo teórico em autores que problematizam a colonialidade do 

saber e propõem alternativas epistemológicas centradas nas cosmovisões indígenas. Esta 

seção se estrutura em três eixos interligados: (1) a crítica à colonialidade e a emergência de 

epistemologias do Sul; (2) a relação entre culturas indígenas e natureza; e (3) a educação 

como espaço de descolonização. 

A obra de Antônio Nego Bispo (2019) oferece um marco analítico para compreender 

como a colonialidade se perpetua não apenas nas estruturas políticas, mas também nos 

sistemas  de  conhecimento.  Para  o  autor,  a  contracolonialidade  exige  a  valorização  de 

saberes marginalizados, como os quilombolas e indígenas, que resistem à homogeneização 

cultural. Essa perspectiva dialoga com Krenak (2019), para quem a modernidade ocidental 

impôs uma cisão artificial  entre  humanos e natureza,  sustentada por  uma racionalidade 

instrumental.  Ambos os autores destacam a urgência de deslocar o eixo. Como dito por 

Bispo (2019, p.72) em que argumenta que a superação do pensamento hegemônico exige 

centrar  as  epistemologias  dos  povos  tradicionais  como  eixos  alternativos  propondo 

alternativas baseadas em ontologias relacionais. 

Na  obra A  Queda  do  Céu,  Davi  Kopenawa  e  Albert  (2015)  revelam  como  a 

cosmovisão  Yanomami  compreende  a  floresta  como  um complexo  sistema de  relações 

sagradas, onde "as árvores têm pensamento" e os rios abrigam os espíritos dos ancestrais. 

Para os Yanomami, a devastação ambiental não representa apenas perda material, mas o 

rompimento de laços cósmicos essenciais - o que Kopenawa denomina como "a queda do 

céu", um colapso espiritual tão grave quanto ecológico. 

No  Sítio  Gamboa  do  Jaguaribe,  essas  perspectivas  são  traduzidas  em  práticas 

pedagógicas  transformadoras.  As  vivências  no  território  incorporam  não  apenas 

conhecimentos ecológicos indígenas, mas também suas dimensões espirituais mostrando 

como  rituais,  cantos  e  narrativas  tradicionais  constituem  tecnologias  de  convivência 

sustentável com o meio ambiente. Kopenawa (2015) especialmente nos ensina que proteger 

a floresta é, antes de tudo, respeitar seus habitantes invisíveis e manter os pactos sagrados 

com os espíritos da natureza evocando encantados como o Curupira, a Comadre Fulôzinha 

dentre outros.

3 Metodologia

O estudo adota uma abordagem transdisciplinar como abordado por Morin (2000, p. 

47), “o ser humano é a um só tempo físico, biológico, psíquico, cultural, social, histórico. 

Esta unidade complexa é totalmente desintegrada na educação por meio das disciplinas” 



que  integra  saberes  indígenas,  educação  ambiental  e  legislação  educacional, 

operacionalizando as Leis 11.645/08 e 14.926/24 através de vivências pedagógicas no Sítio 

Gamboa do Jaguaribe. Inspirado no conceito de "pensamento complexo", o projeto rompe 

com  a  fragmentação  disciplinar,  articulando  história,  ecologia,  política,  cultura  e  outros 

campos do conhecimento num diálogo contínuo com o território compreendido como espaço 

vivido trazido por Santos (2007, p.25), “O espaço não é apenas um conjunto de objetos, mas 

de objetos e ações, inseparáveis da técnica, da cultura e da política”, o que permite concluir 

que as relações não somente sociais mas ambientais se entrelaçam.

O conceito de territorialidade de Milton Santos (2007) fundamenta a escolha pelo 

Sítio como laboratório pedagógico: suas trilhas e bioconstruções não são meros cenários, 

mas agentes ativos no processo educativo. Essa abordagem materializa o artigo 79B da 

LDB,  que  prevê  a  educação  ambiental  crítica  a  partir  do  contexto  local.  As  atividades 

práticas  (arco  e  flecha,  cultivo  agroecológico)  são  planejadas  como "nós"  de  uma rede 

transdisciplinar  (Morin,  2000),  onde  conhecimentos  formais  e  tradicionais  se  fertilizam 

mutuamente.

A dimensão ética segue dois eixos: o cumprimento da Resolução 510/2016 (com 

termos de consentimento) e a devolutiva criativa às comunidades indígenas envolvidas. Este 

último aspecto, inspirado em Krenak (2019), ultrapassa a obrigação formal, estabelecendo 

relações de reciprocidade através de materiais  acessíveis  que retornam os achados às 

fontes originais do saber.

Como limitação, reconhece-se o desafio de transpor essa experiência para contextos 

urbanos e escolares tradicionais, onde a rigidez curricular muitas vezes contradiz o princípio 

moriniano da transdisciplinaridade. No entanto, os registros demonstram que a imersão no 

território potencializa a compreensão da legislação como prática viva não como mera diretriz 

abstrata.

Os  resultados  preliminares  sugerem  que  essa  metodologia:  1)  concretiza  os 

dispositivos  legais  através da experiência  sensível;  2)  valida  o  território  como mediador 

pedagógico por Santos (2007, p.28); e 3) opera a transdisciplinaridade de Morin (2000, p.35) 

na tessitura diária entre saber acadêmico e conhecimento tradicional.

Esta abordagem metodológica oferece um modelo replicável  para outros espaços 

educativos, demonstrando como a legislação sobre educação indígena e ambiental pode 

ganhar  corporeidade  quando  ancorada  em  três  pilares:  vivência  territorial,  diálogo  de 

saberes e compromisso ético com as comunidades originárias. O estudo em curso busca 



ampliar essa análise com novos grupos de participantes, aprofundando a investigação sobre 

os impactos de longo prazo dessas práticas

4 Resultados e Discussão

Desde a abertura do espaço para visitação, recebemos escolas de várias regiões da 

capital  do  Rio  Grande do Norte,  como também de outros municípios  do Estado.  Como 

consequência dos diálogos e experiências vivenciadas nas aulas de campo proporcionadas 

pelo espaço, percebemos que as aulas de campo promovidas no espaço pelas instituições 

de  ensino,  a  partir  da  nossa  oferta  de  serviços  de  etnoturismo  pedagógico  e  cultural, 

fomentam  o  discurso  e  ações  voltadas  para  a  conscientização,  a  importância  da 

compreensão  e  respeito  pelas  diversidades  indígenas  e  dos  ecossistemas  levando  em 

consideração  os  aspectos  históricos,  geográficos  e  sociais  nos  quais  os  estudantes  e 

professores vivenciam. 

As atividades no Sítio Gamboa do Jaguaribe promovem a superação de estereótipos 

sobre  as  espiritualidades  indígenas  por  meio  de  vivências  que  integraram  narrativas 

tradicionais e evocadas por Kopenawa; Albert (2015) e a historicidade local no Rio Grande 

do Norte por Filho (2003), os participantes reconheceram as cosmovisões indígenas como 

sistemas  complexos  de  conhecimento,  e  não  como  "crendices".  Professores  relataram 

mudanças significativas na forma como os estudantes passaram a compreender e respeitar 

rituais  e  práticas  sagradas.

A metodologia contracolonial proposta por Bispo  (2019) facilitou o estabelecimento 

de pontes entre as espiritualidades indígenas e outras tradições religiosas. Durante as rodas 

de conversa, muitos estudantes relacionaram elementos das cosmogonias indígenas com 

seus próprios valores espirituais, demonstrando maior abertura ao diálogo. Essa abordagem 

se mostrou eficaz para combater a intolerância religiosa e promover o respeito mútuo.

As experiências no território destacaram a profunda conexão entre meio ambiente e 

religiosidade  nas  culturas  indígenas  evidenciado  por  Krenak  (2019).  Os  participantes 

compreenderam que práticas rituais, como oferendas aos rios e florestas, expressam uma 

ética ambiental  sagrada.  Essa percepção contribuiu para despertar  não apenas respeito 

religioso, mas também maior conscientização ecológica.

Apesar  dos  avanços,  identificamos obstáculos,  como:  (a)  resistência  de  algumas 

escolas em abordar temáticas religiosas indígenas; (b) falta de preparo de educadores para 

tratar desses temas com profundidade; e (c) dificuldade em avaliar mudanças de atitude a 

longo  prazo.  Esses  desafios  apontam  para  a  necessidade  de  formação  continuada  e 

materiais didáticos mais qualificados.



Os resultados demonstram que a imersão em territórios indígenas,  aliada a uma 

abordagem transdisciplinar trazida por Morin (2011), é fundamental para implementar a Lei 

11.645/08  de  forma  significativa.  Essa  experiência  vai  além  do  conteúdo  histórico, 

promovendo uma educação antirracista  e  pluralista,  capaz  de  enfrentar  a  discriminação 

religiosa  e  valorizar  as  culturas  originárias  como  fontes  de  conhecimentos  válidos  e 

necessárias.

5 Considerações Finais

O  trabalho  desenvolvido  no  Sítio  Gamboa  do  Jaguaribe  tem  se  mostrado 

fundamental  para  promover  o  conhecimento  e  respeito  pelas  culturas  indígenas, 

especialmente  no  que  diz  respeito  às  suas  religiosidades  e  cosmovisões.  Através  de 

vivências  imersivas  e  diálogos  contracoloniais,  o  projeto  tem  conseguido  desconstruir 

estereótipos  arraigados,  apresentando  as  comunidades  indígenas  em  toda  sua 

complexidade  e  diversidade.  Essa  abordagem prática  e  sensível  tem se  revelado  mais 

eficaz do que os materiais didáticos tradicionais para combater a discriminação e promover 

uma compreensão mais profunda desses povos.

Os  resultados  demonstram  que  a  experiência  direta  no  território  indígena  gera 

transformações significativas na percepção dos visitantes. Ao conectar saberes tradicionais 

com questões ambientais contemporâneas, o projeto não só valoriza as culturas originárias, 

mas  também mostra  sua  relevância  para  enfrentar  desafios  atuais  como as  mudanças 

climáticas e a segurança alimentar. A abordagem interdisciplinar adotada permite que os 

participantes compreendam a íntima relação entre espiritualidade, cultura e sustentabilidade 

nas cosmovisões indígenas.

Apesar dos avanços,  reconhecemos que ainda há muitos desafios pela frente.  É 

necessário ampliar as parcerias com as comunidades indígenas, garantindo que elas sejam 

protagonistas  no  processo  educativo.  Também  se  faz  urgente  investir  na  formação 

continuada de educadores e desenvolver métodos mais eficazes para avaliar o impacto de 

longo prazo dessas experiências.  A discriminação religiosa e  a  desinformação sobre  os 

povos originários ainda são obstáculos significativos que exigem ações persistentes e bem 

fundamentadas.

O  compromisso  do  Sítio  Gamboa  do  Jaguaribe  segue  firme  em  oferecer  uma 

educação transformadora que une teoria e prática. Ao criar espaços de diálogo intercultural 

e promover vivências significativas, o projeto continua sendo uma referência na construção 

de relações mais justas e respeitosas com os povos indígenas. O caminho é longo, mas 

cada experiência compartilhada nesse território educativo plantas sementes de um futuro 



mais plural e sustentável, onde as diferentes formas de saber e existir possam coexistir e se 

enriquecer mutuamente.

Referências

BISPO,  Antônio  Nego. Colonização,  Quilombos:  Modos  e  Significações. 1.  ed.  Brasília: 
INCTI, 2019.

BRASIL. Lei nº 11.645, de 10 de março de 2008. Altera a Lei nº 9.394, de 20 de dezembro 
de 1996, para incluir no currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade da temática 
"História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena". Diário Oficial da União, Brasília, 2008.

BRASIL. Lei nº 11.366, de 19 de dezembro de 2018. Dispõe sobre a inclusão da educação 
alimentar e nutricional no currículo da educação básica.  Diário Oficial da União, Brasília, 
2018.

BRASIL. Lei  nº  14.926,  de  12  de  abril  de  2024.  Dispõe  sobre  mudanças  climáticas, 
biodiversidade e riscos de desastres socioambientais na educação ambiental. Diário Oficial 
da União, Brasília, 2024.

BRASIL. Lei n.º 11.645/2008. Inclusão no currículo oficial da rede de ensino 
aobrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena”. 2008.Disponível 
em: Acesso em: 13 jul. 2019.

KRENAK,  Ailton. Ideias para  Adiar  o  Fim do Mundo.  1.  ed.  São Paulo:  Companhia das 
Letras, 2019.

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A Queda do Céu: Palavras de um Xamã Yanomami. 1. 
ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2015.

FILHO,  Olavo  Medeiros.  Aconteceu  na  Capitania  do  Rio  Grande.  Natal:  Departamento 
Estadual de Imprensa, 1997.

MORIN, Edgar. Os Sete Saberes Necessários à Educação do Futuro. 12. ed. Tradução de 
Catarina Eleonora F. da Silva e Jeanne Sawaya. São Paulo: Cortez, 2011. 

SANTOS, Milton. A Natureza do Espaço: Técnica e Tempo, Razão e Emoção. 4. ed. São 
Paulo: Editora da Universidade de São Paulo (EdUSP), 2006.


