[image: ]
CUIDADO ESPIRITUAL: uma análise histórica e contemporânea de modelos interdisciplinares


Paulo Henrique Meira Duarte[footnoteRef:1] [1: Mestrando em Ciências das Religiões pela Universidade Federal da Paraíba (UFPB). Contato: phufpb24@gmail.com] 

Ana Paula Fernandes Rodrigues[footnoteRef:12074] [12074: Docente do Programa de Pós-graduação em Ciências das Religiões pela Universidade Federal da Paraíba (UFPB). Contato: anapaulafrodrigues.ufpb@gmail.com ] 

Raissa Dália Paulino[footnoteRef:7500] [7500: Doutoranda em Ciências das Religiões pela Universidade Federal da Paraíba (UFPB). Contato: raissapaulino@gmail.com ] 

Cíntia Viana da Silva[footnoteRef:20413] [20413: 4Graduanda em Ciências das Religiões pela Universidade Federal da Paraíba (UFPB). Contato: cintiaviana.arte@gmail.com] 

Jorge de Oliveira Gomes[footnoteRef:8020] [8020: Doutorando em Ciências das Religiões pela Universidade Federal da Paraíba (UFPB). Contato: jorge.gomes@academico.ufjpb.br ] 

Lídia Maria da Costa Valle[footnoteRef:1412] [1412: Doutoranda em Ciências das Religiões pela Universidade Federal da Paraíba (UFPB). Contato: lidiavalle1@hotmail.com ] 

Montegômere do Nascimento Simão[footnoteRef:21921] [21921: Mestrando em Ciências das Religiões pela Universidade Federal da Paraíba (UFPB). Contato: jmontegomere@gmail.com ] 

Erni Fernandes Bezerra[footnoteRef:16206] [16206:  Bacharelando em Ciências das Religiões pela Universidade Federal da Paraíba (UFPB). Contato: erni_fernandes@hotmail.com ] 

Maria Helena Justino Do Nascimento[footnoteRef:9412] [9412: Graduanda em Ciências das Religiões pela Universidade Federal da Paraíba (UFPB). Contato:  mariahelenajustinodonascimento@gmail.com] 




Grupo de Trabalho (GT): 9 - Ensino Religioso, Cuidado Espiritual e Saúde

Resumo
O estudo tem o objetivo de compreender alguns modelos interdisciplinares de cuidado espiritual através das visões históricas e contemporâneas aplicados por profissionais de saúde descritos na literatura. O recorte metodológico ocorreu através de uma revisão bibliográfica da literatura para seleção e análise dos modelos interdisciplinares do cuidado espiritual. A historicidade do cuidado espiritual revelou que, desde a antiguidade até os dias atuais, há uma evolução entre a integralidade do cuidado e a forma como os processos de saúde e doença são observados. Através dos modelos de cuidado espiritual, foi possível reconhecer diversas avaliações para integralizar o atendimento clínico ao atendimento espiritual por profissionais de saúde em detrimento de uma assistência centrada no paciente.

Palavras-chave: Espiritualidade; Saúde; Interdisciplinaridade; Cuidado espiritual.

1 Introdução

A conceituação dos termos espiritualidade e cuidado espiritual é complexa, tendo em vista que esses termos estão susceptíveis a modificações temporais e discursivas, uma vez que o conhecimento acerca dos termos vai estar sujeito a subjetividade cultural, acadêmica e metodológica para definição destas palavras. Entretanto, esta compreensão acerca da variabilidade na conceituação dos termos constitui um ponto de partida essencial, mesmo reconhecendo o caráter provisório dessas definições (Steinhauser et al., 2017; Balboni et al., 2017; Leget, 2018; Esperandio, Leget, 2020).
A espiritualidade, compreendida como uma dimensão intrínseca de busca por sentido transcendental por meio de crenças e valores, estrutura-se fundamentalmente e conceitualmente para o entendimento de cuidado espiritual, que é caracterizado por uma mediação transdisciplinar e transpessoal inclinada ao reconhecimento e acolhimento das necessidades existenciais dos indivíduos. O cuidado espiritual estimula as práticas integrativas — diálogo reflexivo, escuta empática e desenvolvimento de vínculo terapêutico — para proporcionar resiliência, esperança e remodelamento da lógica existencial perante traumas, adoecimento e luto, confluindo-se a uma abordagem biopsicossocial e reforçando uma interdependência entre elementos psicológicos, fisiológicos, sociais, culturais e dimensões espirituais, sem estar associado à realização de ritos religiosos (Araújo, 2011. Puchalski et al., 2006. Resende, 2014. Dezorzi, 2016. Esperandio; Leget, 2020).
De acordo com Pargament et al. (1998), o agrupamento de mecanismos mentais e comportamentais alicerçados em crenças, práticas e métodos espirituais que o sujeito articula para administrar momentos de estresse e adversidades, é denominado coping religioso. Os autores reiteram as duas formas de estratégias utilizadas, sendo o coping religioso positivo — a busca por apoio divino, a ressignificação das adversidades e participação coletiva no processo de enfrentamento — e o coping religioso negativo — compreensão de abandono espiritual, representações simbólicas de castigo divino e insatisfação com a própria fé.
O estudo tem o objetivo de compreender alguns modelos interdisciplinares de cuidado espiritual através das perspectivas históricas e contemporâneas. 
O recorte metodológico do presente estudo se dará através de uma revisão bibliográfica da literatura sobre os temais supracitados. O método determinado para realização da pesquisa é estruturado de acordo com os estudos de Cavalcante e Oliveira (2020), onde eles caracterizam uma revisão bibliográfica através da avaliação crítica e sistemática da literatura científica. Essa conduta metodológica objetiva mapear o estado da arte de uma área específica, determinando a evolução do conhecimento e as lacunas existentes passíveis de investigações. São condições imprescindíveis a elaboração de um plano sistemático para seleção e exclusão de estudos, assim como a padronização dos recursos de extração e organização dos dados, para que os resultados possam ser seguros e coerentes com o objetivo da pesquisa. Posteriormente, os resultados obtidos serão explanados no presente estudo.

2 Fundamentação teórica

Ao decorrer dos milênios, o cuidado espiritual transcorreu por um caminho dialético que possui raízes nos primeiros eventos patológicos rudimentares do neolítico (cerca de 7000 a.C.), quando condutas transcendentais relacionavam rituais de cura à cuidado anímico. Na Grécia antiga, a deusa Higéia condensava a relação entre cuidado físico e a preservação da alma. Na Idade Média, organizações religiosas cristãs institucionalizaram o ‘’acompanhamento compassivo’’ de enfermos como demonstração de caridade teológica. Todavia, na Reforma Protestante analisou-se um declínio dessa associação, devido a secularização do cuidado. Apenas no século XIX, teve início uma ressignificação da dimensão espiritual nos cuidados assistenciais. Por fim, a partir de 1980 o entendimento acerca de cuidado espiritual reapareceu na literatura como área de investigação histórica e epistemológica, consolidando-se como dimensão legítima de análise do caminho evolutivo das práticas de cuidado ao decorrer da história (Narayanasamy, 1999. Sawatzky; Pesut, 2005. Meehan, 2012).
No Brasil, no período colonial, o cuidado em saúde encontrava-se diretamente ligado à Igreja Católica, que guardava para si o monopólio tanto do ensino em saúde quanto a administração hospitalar. As instituições religiosas — Santas Casas de Misericórdia — eram dirigidas de acordo com as orientações religiosas e funcionavam como principais polos de assistência, tendo os padres e freiras como intercessores divinos nos procedimentos em saúde. Nessa fase, a influência espiritual era observada como elemento curativo central, conferindo à experiência do adoecimento e do cuidado uma dimensão sagrada que ultrapassava os limites da assistência tradicionais em saúde (Barbosa et al., 2024).
Com o surgimento do positivismo e a Proclamação da República (1889), os profissionais de saúde — médicos — passaram a requerer autonomia administrativa e epistemológica, retirando da Igreja a soberania sob a direção, admissão e alta hospitalar. Esse processo de secularização institucional sucedeu em reformas internas por parte da organização católica e o surgimento de modelos nos quais o conhecimento em saúde e as estratégias religiosas pudessem existir paralelamente (Gomes; Filho; Baptista, 2005). Sendo assim, a dimensão espiritual estrutura-se como fator biopsicossocial importante, requerendo que os profissionais de saúde pratiquem a associação entre espiritualidade, cultura e saber biomédico para proporcionar bem-estar integral aos pacientes (Gussi; Dytz, 2008).
Por meio da Lei Federal n. 9.982/2000, os indivíduos que necessitam de assistência espiritual são assegurados para receber tal conduta. A prática do cuidado espiritual pode ser adivinho de voluntários, líderes religiosos e profissionais de saúde que são designados pelas instituições para executar o cuidado espiritual. O capelão hospitalar é o agente responsável e capacitado para exercer a função, sendo enfatizado o profissional que integra o cuidado espiritual ao modelo biopsicossocial, podendo ser religioso ou voluntário — devendo possuir um conjunto de habilidades inter-religiosas e interculturais objetivando o cuidado na necessidade espiritual de cada paciente individualmente — independentemente da sua crença pessoal. A ética e o cuidado qualificado deve ser imprescindível para um olhar multidimensional do sofrimento humano (Hefti; Esperandio, 2016).
O papel da espiritualidade nos processos de enfrentamento de momentos difíceis retrata uma estrutura fundamental, sendo responsável por sentido e motivação e tornando-se um instrumento significativo para o desenvolvimento da resiliência. Ao atribuir uma perspectiva aos problemas, as convicções espirituais viabilizam um suporte emocional que fortalece a esperança e a superação. Em outros momentos, o cuidado espiritual proporcionou a restauração física e mental em contextos nos quais os recursos tradicionais mostravam-se insuficientes. A articulação entre dimensão espiritual e cotidiano legitima o papel da espiritualidade na transmutação do sofrimento em processos de aprendizado e desenvolvimento pessoal. Ao associar o sagrado ao cotidiano, elabora-se um meio para aumenta a autoconfiança, sentido positivo da existência, fortalecendo a espiritualidade como um suporte a gestão de adversidades que fazem parte da multidimensionalidade do ser humano (Kunz et al., 2008. Lopes; Santos, 2023. Utrini, 2024).
As pessoas responsáveis pelo cuidado interdisciplinar impõem a necessidade de adicionar a dimensão espiritual como componente necessário no atendimento, sobrepondo-se a perspectiva estritamente biomédica do adoecimento, levando em conta a singularidade do cuidado. Para além disso, a associação entre tratamentos convencionais e a inclusão da dimensão espiritual possibilitam os achados terapêuticos positivamente, viabilizando um ambiente qualificado de escuta e auxiliando na solução dos problemas. Essa perspectiva revela-se importante no cuidado integral, tendo em vista que a dimensão espiritual é compreendida por possibilitar um tratamento humano, bem-estar e sentido existencial (Hefti; Esperandio, 2016. Sousa et al., 2020. Urtiga et al., 2022. Brandão; Gomes; Apostolidis, 2023).

3 Resultados e Discussão
 
No modelo de cuidado espiritual apresentado por Sulmasy (2002), amplia o tradicional paradigma biopsicossocial de Engel (1977) para inserir expressamente a dimensão espiritual como parte integrante da estrutura humana. Estruturada em uma lógica onde o indivíduo é definido por um agrupamento de relações, tais quais: intrapessoais (mente e corpo), interpessoais (família e comunidade), ambientais (ecologia e contexto social) e transcendentais (o sagrado). Todas as relações mencionadas anteriormente são alteradas consideravelmente pelo processo de adoecimento. Sendo assim, a doença não é apenas uma questão que envolve sistemas biológicos, mas um desequilíbrio entre o milieu intérieur (meio interno) e do milieu divin (meio divino), demandando condutas que recuperem o equilíbrio entre as relações das dimensões supracitadas.
Para executar o modelo de cuidado espiritual proposto por Sulmasy é necessário definir quatro domínios: medidas de religiosidade, medidas de enfrentamento e suporte espiritual/religioso, medidas de bem-estar espiritual e medidas de necessidades espirituais. O modelo orienta incluir organizadamente uma avaliação espiritual — por médicos, enfermeiros e capelãos — respeitando a possibilidade de recusa do paciente e tendo precaução para qualquer forma de proselitismo. Assim, o cuidado viabiliza sentido, dignidade e esperança ao processo de finitude da vida (Sulmasy, 2002).
No modelo de cuidado espiritual apresentado por Puchalski et al. (2006), o modelo baseia-se em uma abordagem interdisciplinar e em equipe, onde cada profissional da equipe — médicos, enfermeiros, assistentes sociais e capelãos — compartilha a responsabilidade de identificar em cada paciente as necessidades inerentes ao cuidado. O capelão — profissional habilitado em cuidado espiritual — deve desenvolver com o restante da equipe a garantia que o histórico espiritual seja avaliado e incluído ao planejamento de tratamento, respeitando a centralidade e individualidade de cada paciente.
As avaliações usadas por Puchalski e colaboradores para aplicar o modelo de cuidado inclui: fé; importância/influência; comunidade; endereço (FICA); sistema de crenças espirituais; espiritualidade pessoal; integração com uma comunidade espiritual; práticas e restrições ritualizadas; implicações para o cuidado médico; planejamento de eventos terminais (SPIRIT); fontes de esperança; religião organizada; espiritualidade/práticas pessoais; efeitos no cuidado (HOPE). Esses instrumentos avaliativos possibilitam mapear os fatores negativos — falta de esperança, culpa, isolamento — e fatores positivos — esperança, sentido de propósito, apoio comunitário. A eficiência do modelo provém da coordenação contínua entre a equipe, da escuta ativa e da ética, assegurando um cuidado integral e digno para com o paciente (Puchalski et al., 2006).
No modelo de cuidado espiritual apresentado por Hefti e Esperandio (2016) o modelo interdisciplinar de cuidado espiritual (MICE) ressignifica a assistência espiritual com a responsabilidade em conjunto por toda a equipe de saúde multiprofissional — médicos, enfermeiros, psicoterapeutas, fisioterapeutas, terapeutas ocupacionais e assistentes sociais — onde são capacitados para executar a anamnese espiritual. Por meio desta avaliação é possível localizar necessidades e conflitos espirituais e registrar as informações no prontuário de cada paciente. A liderança da equipe assegura que as necessidades espirituais de cada paciente sejam incluídas ao plano de cuidado, enquanto a documentação e diálogo contínua em reuniões de equipe certificam a coerência entre as metas espirituais e os objetivos clínicos, proporcionando uma abordagem integral e centrada no paciente.
O MICE possui elementos avaliativos e de monitoramento das dimensões espirituais, como o protocolo FICA (fé, importância, comunidade, atender) e a “Spiritual Distress Assessment Tool” (SDAT), possibilitando mensurar quantitativamente diversos fatores — significado, transcendência, valores, identidade psicossocial), sendo possível identificar indicadores de eficácia terapêutica de acordo com o planejamento em equipe para o bem-estar do paciente. Em conclusão, objetiva-se incorporar os processos de auditoria e feedback sistematizados, com a inclusão sobre a satisfação, adesão e diminuição de conflitos espirituais, possibilitando um desfecho positivo e continuação do cuidado espiritual interdisciplinar (Hefti; Esperandio, 2016).

4 Considerações Finais

A trajetória do cuidado espiritual mostra que, desde a antiguidade até o momento atual, há uma progressão entre a integralidade do cuidado e a forma como os processos de saúde e doença são vistos. Por meio de modelos interdisciplinares de cuidado espiritual, foi possível identificar as avaliações onde os resultados foram reais: a inserção do protocolo de anamnese de fé no prontuário, o treinamento de equipes de diversas profissões e o uso de indicadores de satisfação espiritual resultaram em uma redução do sofrimento emocional, aumento do envolvimento dos pacientes no tratamento e atestada a melhoria na coerência entre objetivos clínicos e demandas existências.
Não foram localizados estudos que incluíam os cientistas das religiões na equipe interdisciplinar no cuidado espiritual, revelando duas necessidades — inserção do profissional cientista das religiões na equipe e produções científicas — com o intuito de compreender a atuação e a influência deste profissional ao cuidado espiritual.

Referências

ARAÚJO, M. A. M. “O cuidado espiritual – um modelo à luz da análise existencial e da relação de ajuda.” 2011. 195 f. Tese (Doutorado em Enfermagem) – Programa de Pós-Graduação em Enfermagem, Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 2011.
BALBONI, T. A. et al. “State of the science of spirituality and palliative care research – Part II: screening, assessment, and interventions.” Journal of Pain and Symptom Management, v. 54, n. 3, p. 441–453, 2017.
BARBOSA, D. J. et al. “Além das crenças religiosas: cuidado espiritual e contribuições da enfermagem para indivíduos sem religião.” REVER: Revista de Estudos da Religião, v. 24, n. 3, p. 361–368, 2024.
BRANDÃO, J. L.; GOMES, A. M. T.; APOSTOLIDIS, T. “Percepções de umbandistas sobre resultados das cirurgias espirituais na Umbanda à luz do cosmograma Bakongo e suas contribuições para a qualidade de vida dos pacientes.” Reflexus, n. 2, p. [faixa de páginas], 2023.
CAVALCANTE, L. T. C.; OLIVEIRA, A. A. S. “Métodos de revisão bibliográfica nos estudos científicos”. Psicologia em Revista, v. 26, n. 1, p. 83–102, 2020.
DEZORZI, L. W. “Espiritualidade na atenção a pacientes em cuidados paliativos e os processos de educação dos profissionais de saúde.” Porto Alegre: Universidade Federal do Rio Grande do Sul, 2016.
ENGEL, G. L. “The need for a new medical model: a challenge for biomedicine.” Science, v. 196, n. 4286, p. 129–136, 1977.
ESPERANDIO, M. R. G.; LEGET, C. “Espiritualidade nos cuidados paliativos: questão de saúde pública?” Revista Bioética, v. 28, n. 3, p. 543–553, 2020.
GOMES, T. O.; FILHO, A. J. A.; BAPTISTA, S. S. “Enfermeiras-religiosas na luta por espaço no campo da enfermagem.” Revista Brasileira de Enfermagem, v. 58, n. 3, p. 361–366, 2005.
GUSSI, M. A.; DYTZ, J. L. G. “Religião e espiritualidade no ensino e assistência de enfermagem.” Revista Brasileira de Enfermagem, v. 61, n. 3, p. 377–384, 2008.
HEFTI, R.; ESPERANDIO, M. R. G. “O Modelo Interdisciplinar de Cuidado Espiritual – uma abordagem holística de cuidado ao paciente.” Horizonte, v. 14, n. 41, p. 13–47, 2016.
KUNZ, J. A. et al. “A religiosidade e espiritualidade de mulheres com câncer de mama submetidas a tratamento cirúrgico.” Revista Enfermagem Atual, v. 86, n. 24, 2018.
LEGET, C. “Spirituality in palliative care.” In: MACLEOD, R. D.; VAN DEN BLOCK, L. (Eds.). Textbook of Palliative Care. Cham: Springer International Publishing, 2018. p. 1–11.
LOPES, A. L. L.; SANTOS, R. M. “Espiritualidade e religião a serviço da saúde integral na sociedade paliativa.” Reflexus, n. 2, p. [faixa de páginas], 2023.
MEEHAN, T. C. “Spirituality and spiritual care from a careful nursing perspective.” Journal of Nursing Management, v. 20, p. 990–1001, 2012.
NARAYANASAMY, A. “Learning spiritual dimensions of care from a historical perspective.” Nurse Education Today, v. 19, p. 386–395, 1999.
PARGAMENT, K. et al. “Patterns of positive and negative religious coping with major life stressors.” Journal for the Scientific Study of Religion, v. 37, p. 710–724, 1998.
PUCHALSKI, C. M. et al. “Interdisciplinary spiritual care for seriously ill and dying patients: a collaborative model.” Cancer Journal, v. 12, n. 5, p. 398–416, 2006.
RESENDE, T. M. “Acupuntura para pacientes oncológicos ambulatoriais: um cuidado espiritual de enfermagem” [dissertação]. Juiz de Fora: Universidade Federal de Juiz de Fora, 2014.
SAWATZKY, R.; PESUT, B. “Attributes of spiritual care in nursing practice.” Journal of Holistic Nursing, v. 23, n. 1, p. 19–33, 2005.
SOUSA, M. C. et al. “Cura pela fé: as benzedeiras do Cariri Cearense.” Revista Multidisciplinar de Psicologia, v. 14, n. 54, p. 323–332, 2020.
STEINHAUSER, K. E. et al. “State of the science of spirituality and palliative care research – Part I: definitions, measurement, and outcomes.” Journal of Pain and Symptom Management, v. 54, n. 3, p. 428–440, 2017.
SULMASY, D. P. “A biopsychosocial-spiritual model for the care of patients at the end of life.” The Gerontologist, v. 42, n. 3, p. 24–33, 2002.
URTIGA, L. M. P. C. et al. “Espiritualidade e religiosidade: influência na terapêutica e bem-estar no câncer.” Revista Bioética, v. 30, n. 4, p. 883–891, 2022.
UTRINI, H. C. S. “O poder da fé que cura: fracasso dos discípulos e autoridade de Jesus a partir de Mc 9,14–29.” ReBiblica, v. 5, n. 10, p. 1–23, 2024
image1.png
Sao Luis
e KVII SEFOPER  _ - sious

“Xwimsie Curriculos e Priticas de Ensino Religioso: Presencial
Memérias e Desafios a Ciéncias da Religido CAPEs  educagio e Online

A=
s SAOLIS
g





