[image: ]
LAICIDADE E MICROAGRESSÕES RELIGIOSAS: 
o papel da espiritualidade em instituições públicas brasileiras

Ana Paula Rody Pereira[footnoteRef:1] [1:  Mestrando em Ciências da Religião da FUV. Atua na Universidade Federal do Espírito Santo-UFES. Contato: ana.p.pereira@ufes.br 
2 Mestrando em Ciências da Religião da FUV. Atua na Universidade Federal do Espírito Santo-UFES. Contato: reginalda.marino@ufes.br] 

Reginalda Pereira de Oliveira Marino[footnoteRef:2] [2:  ] 




Grupo de Trabalho (GT) : GT 4 – Política, Laicidade e Ensino Público 

Resumo 
Este trabalho apresenta o panorama da liberdade religiosa como base fundamental para a democracia e a justiça no Brasil. Ele analisa como essa liberdade dialoga com a diferença em ambientes públicos. Utilizando metodologia qualitativa, a pesquisa examina a liberdade de consciência e crença como um direito essencial para um Estado laico eficaz. Esta produção destaca a conversa inter-religiosa e o conhecimento como ferramentas cruciais para proporcionar a harmonia e combater preconceitos. Discute também as microagressões religiosas, que causam silenciamento e autocensura, especialmente em instituições públicas. Propõe a espiritualidade no clima organizacional como um meio de mitigar esses impactos e fortalecer a convivência. O fim é oferecer orientações para que as instituições públicas gerenciem a diversidade espiritual, tornando os ambientes mais inclusivos e ricos.
Palavras-chave: Espiritualidade; Clima Organizacional; Laicidade; Liberdade Religiosa;  Microagressões religiosas.

1 Introdução

A independência religiosa é um pilar da democracia e justiça no Brasil, taxativa para a justiça social, convivência e um Estado laico eficaz. Este estudo explora a combinação entre liberdade religiosa, diversidade e coexistência em ambientes públicos, abordando desafios como microagressões e lembrando a espiritualidade para melhorar o clima organizacional em instituições públicas.
A metodologia qualitativa e descritiva envolveu análise conceitual e textual. O objetivo foi conciliar concepções para argumentar sobre a relevância da liberdade religiosa e suas manifestações na coesão social e organizacional. O exame focou nas consequências legais, sociais e práticas da liberdade religiosa, especialmente em instituições públicas, buscando uma compreensão ampla das instigações e oportunidades da diversidade religiosa para meios inclusivos.
O objetivo dispõe vários pontos de vista: entender o direito de pensamento e crença como princípio fundamental para uma sociedade democrática e um Estado de direito eficaz. Enfatiza-se o diálogo inter-religioso e a educação para promover harmonia e simpatia ao pluralismo. O estudo identifica efeitos danosos das microagressões religiosas, como silenciamento e autocensura, especialmente em ambientes públicos. Propõe a espiritualidade no ambiente organizacional para abrandar impactos e fortalecer a convivência, respeitando a laicidade. Por fim, visa oferecer orientações para instituições públicas gerenciarem a diversidade espiritual de aspecto reflexivo e respeitoso, criando ambientes mais inclusivos e produtivos.

2 Fundamentos da liberdade religiosa e seu papel social

A Constituição Nacional, em seu Artigo 5º, inciso VI, assegura a liberdade de consciência e de crença. Esta faculdade específica é vital em uma nação tão plural como o Brasil, onde a garantia da liberdade religiosa é indispensável para a integridade do tecido social. A habilidade de qualquer um manifestar ou não sua fé, escolher sua convicção religiosa ou filosófica e praticá-la sem coerção ou discriminação é o que permite a coexistência de diversas expressões do sagrado e do profano, enriquecendo o manto social.
A liberdade espiritual opera como um alimento para a diversidade, impulsionando o diálogo inter-religioso e a educação como ferramentas para desvelar preconceitos e fomentar o respeito mútuo. Ao reconhecer a religiosidade como um elemento fundamental da experiência humana, vivenciada para além das instituições religiosas tradicionais, a sociedade se capacita a criar ambientes genuinamente inclusivos. Isso garante que as variedades religiosas se tornem fontes de enriquecimento, e não de combate.
A Declaração Universal dos Direitos Humanos, em seu artigo 18, robustece essa regra globalmente, afirmando “o direito de todo ser humano à liberdade de pensamento, consciência e religião, incluindo a liberdade de mudar de crença e de manifestá-la publicamente ou em particular”. (ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS, 1948). Essa salvaguarda da soberania consciente não apenas protege a esfera íntima do indivíduo, mas também promove a justiça social, derrubando barreiras de preconceito e estereótipos e combatendo a segregação
Em uma conjuntura de colossal pluralidade cultural e religiosa, a coexistência pacífica das diversas crenças e ausências de crença é imperativa. Quando o Estado se assenta de forma neutra, garantindo igual respeito e proteção a todas as manifestações de fé, ele fomenta um espaço de diálogo e compreensão mútua. As diferenças, então, transformam-se em elementos de enriquecimento cultural e social, e a liberdade religiosa se torna uma condição indispensável para que a diversidade seja um valor, e a paz e a justiça permeiem as interações cotidianas.
No Brasil, o cuidado dessa liberdade para todos resguarda a coesão e a harmonia entre os indivíduos. Quando cada um detém o ensejo de manifestar sua opinião (ou a ausência dela) sem ser julgado, perseguido ou isolado, a coletividade torna-se mais robusta e menos fragmentada. A laicidade do país brasileiro, que não possui uma religião oficial e trata todas as religiões (e quem não tem religião) de forma igual e justa, depende intrinsecamente dessa garantia para manter sua neutralidade e justiça.

3 O diálogo inter-religioso e a educação como instrumentos essenciais


Em um clima social gradualmente pluralizado por bastantes crenças e revelações espirituais, a comunicação entre diversas religiões e a instrução são instrumentos plenamente fundamentais para a instituição de uma convivência agradável. Essa dinâmica é primordial para a integridade da ordem social e para a plena prática da liberdade religiosa.
O diálogo entre grupos religiosos atua como um elo, aproximando sujeitos de distintas crenças permitindo a condescendência das nuances das concepções alheias e, por inferência, o desvelamento e a suplantação de preconceitos. A discriminação muitas vezes, nasce da insipiência e de estereótipos. O ato de ouvir e compartilhar experiências em um espaço de respeito mútuo fomenta a empatia e a percepção de que, apesar das diferenças formais, existem valores humanos universais que podem unir as pessoas. Essa interação legítima, por sua vez, estimula a harmonia, estabelecendo pontes onde antes havia muros e possibilitando a coexistência impassível e a solidariedade.
Complementarmente, a educação faz um papel eficiente. Ao abordar a heterogeneidade religiosa e espiritual de forma instruída e respeitosa, a educação disciplina indivíduos a entenderem a fartura múltipla de demonstrações do sagrado e do herético. Ela facilita a compreensão de que a espiritualidade, enquanto elemento intrínseco à vivência humana, pode ser manifestada e vivenciada para além das instituições religiosas tradicionais e de suas doutrinas específicas. Uma educação que promova a cultura da paz e do respeito à diversidade religiosa é capaz de desconstruir narrativas de exclusão e promover um ambiente onde a pluralidade é vista como um valor, e não como uma ameaça.
Assim, em um cenário de vasta diversidade religiosa, o diálogo e a educação trabalham em conjunto para revelar os vieses, promover a harmonia e consolidar a ideia de que o reconhecimento e o respeito pelas diferentes formas de expressar o sagrado são desafios constantes, porém essenciais, para a criação de ambientes verdadeiramente inclusivos e pacíficos.
4 Desafios contemporâneos: as microagressões religiosas

Em ambientes que deveriam ser pautados pela liberdade e inclusão, como as instituições públicas, é paradoxal e preocupante constatar que a manifestação pública de fé ou as vivências de discriminação sutil ainda resultam em silenciamento e autocensura. Esse fato, longe de consistir mera propriedade, revela uma incorreção no pleno emprego dos princípios democráticos e da laicidade.
“A discriminação sutil, muitas vezes referida como microagressões, opera de maneiras insidiosas” ( Sue et al. 2007, p. 271). Não se refere às perseguições expostas ou proibições explícitas, mas sim reflexões depreciativas, chacotas encobertas, constrangimentos ou o desmerecimento de talentos profissionais baseados em crenças. Mesmo que não intencionais, essas pequenas agressões de natureza religiosa corroem a liberdade na prática. Elas criam um ar de insegurança, onde a demonstração da espiritualidade — um principal elemento para a identidade de muitos — passa a ser reputada como um risco.
Diante dessa circunstância, os indivíduos, especialmente aqueles de grupos mais oprimidos ou estigmatizados, sentem-se impostos a reprimir suas manifestações de crença. Eles optam pelo silenciamento evitando falar sobre suas crenças, e pela autocensura, polindo suas falas e maneiras para não destoar ou "ultrajar" sensibilidades alheias. Essa prática de defesa, embora singela, é profundamente prejudicial. Ela não meramente viola o direito insubstituível à liberdade de consciência e de crença, mas também “quebra” o ambiente social e profissional, mudando a pluralidade, que deveria ser um ativo, em um inconveniente.
Lutar contra as microagressões religiosas não é apenas uma questão de educação; é uma ação fundamental para afirmar que a liberdade de consciência e de crença seja desempenhada em sua plenitude. Isso exige uma conscientização profunda, diálogo incessante e educação para desconstruir prejulgamentos. Somente assim será viável criar ambientes onde todas as pessoas sintam verdadeiramente desimpedidos para serem quem são, sem que sua fé ou escassez dela se torne um motivo de vulnerabilidade ou autocensura.
A repressão silenciosa concebida pelas microagressões instiga a um efeito cascata que desiguala diretamente os fundamentos da civilidade e da convivência harmoniosa. Mesmo quando não propositais, esses "pequenas desrespeitos" comunicam que certas crenças ou individualidades espirituais são menos legítimas, menos aceitáveis ou meramente indesejáveis em determinado universo. O resultado mais imediato e contraproducente é o silenciamento e a autocensura, onde a prática da fé ou da espiritualidade é empurrada para o domínio estritamente secreto, perdendo sua capacidade de engrandecer o espaço comum com a diversidade de entendimentos e valores.
5 A espiritualidade no clima organizacional das instituições públicas

A espiritualidade no ambiente institucional das organizações públicas possui um potencial transformador. Longe de ser um fator de atrito, ela pode atuar como um vetor de equilíbrio, mitigando os impactos negativos das microagressões religiosas que causam danos ao ambiente de trabalho e as relações interpessoais.
Quando tratada de forma consciente e inclusiva, a espiritualidade fomenta o respeito às sortidas crenças e ausências de crenças, promovendo o diálogo e a compreensão mútua entre os agentes públicos. Ao promover um ambiente onde a diversidade é vista com significado, e não como uma ameaça, os servidores sentem-se seguros para manifestar suas identidades, livres do pavor de serem alvo de discriminação sutil.
Uma conversa abrangente e não denominacional da espiritualidade no trabalho pode destacar valores universais como empatia, compaixão e ética. Esses princípios transcendem pormenores religiosos e são benéficos para qualquer contexto laboral, funcionando como um recurso eficaz contra tensões e conflitos. Ao promover a conscientização sobre as microagressões e o poder da tolerância, a espiritualidade aprimora as interações e, consequentemente, o sentido do trabalho.
Dirigida estrategicamente e respeitando a laicidade da instituição, a espiritualidade tem a competência de converter desafios em um ambiente mais coeso, harmonioso e vantajoso, onde as microagressões são minimizadas e a convivência é visivelmente sustentada. A ideia é que a espiritualidade, em suas diversas formas, seja uma força unificadora, promovendo respeito, comunicação e compreensão recíproca. “Isso constrói conexões, permitindo que a riqueza das diferentes perspectivas enriqueça o coletivo, transformando a espiritualidade em um catalisador para a convivência harmoniosa e a valorização plena de todos.” (TEIXEIRA, 2023, p. 707-718).
Ao dedicar-se nessa dimensão mais ampla, o ambiente de trabalho torna-se inclusivo e humanizado. A espiritualidade facilita a prevenção de tensões, fomentando o respeito, e na regeneração de relacionamentos, promovendo empatia, diálogo e reparação. Isso significa que as divergências religiosas se tornam oportunidades de enriquecimento mútuo, e a liberdade de crença é respeitada na sua plenitude, garantindo que ninguém se sinta julgado ou excluído.
Ademais, a espiritualidade no ambiente organizacional pode instruir os agentes públicos sobre o valor da tolerância e do respeito à diversidade religiosa, o que aprimora as inter-relações e a qualidade do trabalho. Isso se dá por meio de programas de conscientização que exploram princípios éticos e morais de diversas tradições, sem endossar uma fé específica. Ao instigar valores universais como empatia, compaixão, integridade e serviço, e criar oportunidades seguras para diálogo, desmistificam-se preconceitos e constroem-se pontes entre diversificadas visões de mundo. Servidores que se sentem respeitados integralmente, abrangendo suas dimensões espirituais, tendem a ser mais abertos, colaborativos e aplicados, reduzindo tensões e conflitos.
O resultado da espiritualidade também se reflete na qualidade do trabalho da organização pública. Servidores que praticam empatia e respeito no dia a dia vertem essas qualidades para o atendimento público, melhorando a percepção do cidadão sobre o serviço público. Um ambiente onde a diversidade é celebrada contribui para a redução do estresse e do absenteísmo, aumentando a produtividade e o engajamento. A diversidade de pensamentos, compelidas por diferentes bagagens espirituais, pode fomentar a inovação e a criatividade, levando a soluções mais eficazes para os desafios públicos. Além disso, ao fixar valores como integridade e ética, a espiritualidade fortalece a administração e a ética pública, essenciais para a credibilidade e confiança no serviço público.
Assim, ao integralizar a espiritualidade de forma consciente e laica, a instituição pública não apenas possibilita um ambiente interno mais saudável, mas também eleva a melhoria dos serviços prestados à população, cumprindo de forma mais efetiva seu papel social. Isso origina ações como promover o diálogo, garantir a não discriminação, ceder espaços neutros para práticas espirituais quando aplicáveis, desenvolver políticas claras e combater microagressões. Ao fazer isso, a instituição modifica dificuldades em um espaço onde a coexistência melhora, a produtividade aumenta e, as tensões diminuem, fazendo da espiritualidade um motivo de união e bem-estar, e não de conflito ou exclusão.

6 Considerações finais
A análise da liberdade religiosa em ambientes públicos revela sua natureza multifacetada e vital para uma sociedade democrática e justa. Mais que um direito individual, a liberdade de consciência e crença, assegurada constitucionalmente, é alicerce da coesão social e do bom funcionamento de um Estado laico. A pluralidade religiosa brasileira exige que essa liberdade seja garantida a todos, possibilitando a convivência pacífica e valorizando as diversas manifestações do sagrado e profano.
O diálogo inter-religioso e a educação são ferramentas primordiais para a compreensão mútua, desvelando preconceitos e cultivando a compreensão. Ao promover o conhecimento e o respeito pela diversidade espiritual, a educação instrui indivíduos a reconhecerem a riqueza das múltiplas manifestações da espiritualidade saudável, transcendendo fronteiras religiosas. Por meio desses instrumentos, edifica-se um hábito de paz, onde a pluralidade é celebrada.
Contudo, o estudo destaca o desafio das microagressões religiosas. Essas sutis discriminações, muitas vezes não intencionais, minam a liberdade, gerando incerteza, silenciamento e autocensura em espaços que deveriam ser acolhedores, como o ambiente de trabalho. A prevalência de microagressões desvirtua a laicidade do Estado, metamorfoseando um princípio de igualdade em exclusão velada. Combater essas microagressões é fundamental para garantir a completude da liberdade de consciência e crença, exigindo conscientização, diálogo e educação para desmantelar preconceitos.
Nesse contexto problemático, a espiritualidade no clima organizacional das instituições públicas surge como um poderoso vetor de aprimoramento. Abordada de forma cônscia, inclusiva e respeitosa à laicidade, a espiritualidade pode transformar-se de ponto de desavença em força harmonizadora. Ao destacar valores humanos universais como empatia, compaixão e ética, que ressoam em diversas tradições, ela cria um terreno universal para o respeito e a compreensão mútua. Esses valores melhoram a comunicação, a sinergia e a resolução de conflitos, promovendo um ambiente de trabalho mais humano, cortês e produtivo.
Em síntese, a liberdade religiosa, quando plenamente exercida e integrada, impulsiona a diversidade e a coexistência pacífica. Ao combater microagressões e incorporar a espiritualidade de forma ética e inclusiva no trabalho, instituições públicas podem superar desafios e construir um clima organizacional onde todos se sintam valorizados e dispostos a expressar suas identidades livres de julgamentos. Esse enfoque  fortalece o tecido social nas organizações e estimula uma sociedade brasileira mais justa, plural e democrática.

Referências

BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da República Federativa do Brasil: promulgada em 5 de outubro de 1988. Brasília, DF: Presidência da República. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Constituicao/Constituiçao.htm. Acesso em: 21 jul. 2025.

GONÇALVES, Maria Joel Lopes. A espiritualidade no local de trabalho e a performance em contexto organizacional português: um estudo empírico. 2011. 23 f. Dissertação (Mestrado em Gestão) – Programa de Pós-Graduação em Gestão, Universidade de Coimbra, Lisboa, 2011.

GANEM, Cássia Maria Senna. Estado laico e direitos fundamentais. In: DANTAS, Pedro et al. (Orgs.). Constituição de 1988 – O Brasil 20 anos depois: os alicerces da redemocratização (vol. 1). Brasília: Senado Federal, 2008. p. 234-254.

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS. Assembleia Geral. Declaração Universal dos Direitos Humanos. Paris, 10 dez. 1948. Disponível em: https://www.un.org/pt/universal-declaration-human-rights/. Acesso em: 22 jul. 2025.

SUE, Derald Wing et al. Microagressões raciais na vida cotidiana: implicações para a prática clínica. Psicólogo Americano, v. 62, n. 4, p. 271, 2007.

TEIXEIRA, Kildare Oliveira; KLEMZ, Charles; TEIXEIRA, Katiúscia Oliveira. A espiritualidade no ambiente organizacional. Davar Polissêmica, v. 17, n. 2, p. 707-718, 2023.


image1.png
Sao Luis
e KVII SEFOPER  _ - sious

“Xwimsie Curriculos e Priticas de Ensino Religioso: Presencial
Memérias e Desafios a Ciéncias da Religido CAPEs  educagio e Online

A=
s SAOLIS
g





